
نامه به سردبیر

دیدگاه نظریه پرداز مدل قلب سلیم، درباره مقاله 
» تأثیر برنامه مراقبت معنوی مبتنی بر قلب سلیم بر کیفیت خواب جانبازان«

*مینو اسدزندی1

دکترای مدیریت تحقیقات علوم پزشکی، استادیار، محقق مرکز تحقیقات طب، قران و حدیث، دانشگاه علوم پزشکی بقیه الله )عج ).تهران، ایران )*نویسنده مسئول(. 1	ـ
mazandi498@gmail.com :آدرس الکترونیک 	

سردبیر محترم مجله علوم مراقبتی نظامی
با سلام و ادب و احترام

با توجه به اینکه در شماره 4 مجله علوم مراقبتی نظامی در سال 
1399، مقاله‌ای تحت عنوان » تأثیر برنامه مراقبت معنوی مبتنی 
بر قلب سلیم بر کیفیت خواب جانبازان« به چاپ رسیده، لازم 
قلب سلیم  معنوی  مراقبت  مدل  پرداز  نظریه  عنوان  به  می‌دانم 

مطالبی به عرض برسانم:
که  است   )Sound Heart( »قلب سلیم«  واژه  1-ترجمه صحیح 
در این مقاله اشتباهاً به (Pure Soul Heart) ترجمه شده است. 
اوانت  واکر  مفهوم  اقتباس  روش  با  اسدزندی  اینکه  به  توجه  با 
)Walker and Avant(، این واژه را از شواهد دینی )آیات قرآن و 
روایات معصومین( اقتباس کرده و در محافل علمی ایران و جهان، 
امروزه سلامت معنوی از دیدگاه اسلام، به عنوان برخورداری از 
قلب سلیم شناخته می‌شود، توصیه می‌گردد که پژوهشگران، واژه 
صحیح را در تحقیقات خود به کار برند )1(. قلب سلیم عبارت 
است از داشتن روحی آرام و نفسی مطمئن، برخوردار از مقام رضا 
به قضای الهی، واجد احساس اعتماد و امنیت، امیدواری، خوش 
و  است  بندگی  بهجت و سرور که حاصل حقیقت  بینی، عشق، 
سبب می‌شود افراد از اندوه و حسرت گذشته، ترس و اضطراب 
آینده رها شوند، در زمان حال با ملکه صبر و شکرگزاری زندگی 
ُ ثمَُّ اسْتَقَامُوا فَلَ خَوْفٌ عَلیَْهِمْ  کنند )2( » إنَِّ الذَِّینَ قَالوُا رَبنَُّا الَلّ

وَلَ هُمْ یحَْزَنوُنَ « سوره احقاف آیه 13.
مراقبت  خصوصاً  مراقبت،  انجام  مستحضرند  پژوهشگران،   -2
باشد،   )Model-based( مراقبت  مدل  بر  مبتنی  باید  معنوی، 
چرا که مدل‌های مراقبت، شیوه عملکرد بالینی پرستاران را بیان 

می‌کنند. از طرف دیگر امروزه با توجه به دو رویکرد جامعه نگری 
امر مراقبت، در کنار ضرورت کل نگری درمان و مراقبت، تأکید 
می‌شود که مدل مراقبت باید با فرهنگ و ارزش‌های بیمار و خانواده 
هماهنگی داشته باشد )3(؛ بنابراین نمی‌توان بیان کرد که مراقبت 
معنوی مبتنی بر قلب سلیم انجام شد. چرا که قلب سلیم تنها 
یک مفهوم و گزاره دینی است، حالتی از سلامت معنوی را بیان 
می‌کند. این مفهوم به عنوان »مفهوم مرکزی« )Core( در طراحی 
چارچوب پنداشتی و مدل تجویزی قلب سلیم، مورد استفاده قرار 
گرفته است )4(. مدل مراقبت معنوی قلب سلیم که در پارادایم 
ادیان توحیدی طراحی و اعتبار بخشی شده، مانند هر مدل علمی 
دیگری، دارای چارچوب پنداشتی )مدل مفهومی( است )5( و شیوه 
جهت  جداگانه  تجویزی  مدل‌های  در  را  معنوی  مراقبت  اجرای 
مراقبت معنوی از بیماران )6( و ارتقای سلامت معنوی مددجویان 
)8(، طی  مراقبتی معنوی جامعه  توانمندسازی خود   ،)7( سالم 
الگوریتم‌های اجرایی مجزایی بیان می‌کند. مطالعات متعددی در 
ایران اثربخشی این مدل‌ها را نشان داده که به تعدادی از آن‌ها در 
این تحقیق مراقبت  لذا،  متن مقاله، پژوهشگران اشاره کرده‌اند. 
معنوی مبتنی بر قلب سلیم نبوده، بلکه »مراقبت معنوی مبتنی 

بر مدل قلب سلیم« است.
3- اما نکته حائز اهمیت دیگر این است که پژوهشگران، در بخش 
روش بیان کرده‌اند که آموزش مراقبت معنوی مبتنی بر قلب سلیم 
را در پنج جلسه بر اساس مقاله ریحانی و همکاران انجام داده‌اند 
بیماران  به  پی کمک  در  ایشان  اگر  است.  تعجب  که جای   )9(
خود برای دستیابی به قلب سلیم بوده‌اند چطور در تحقیق خود 
بیان نقش توکل و توسل در  مداخله را طی: معارفه و آشنایی، 

1400/2/11مجله علوم مراقبتی نظامی   ■  سال هشتم  ■  شماره 2  ■  تابستان  1400  ■  شماره مسلسل 28   ■  صفحات  100-97 تاریخ دریافت: 	
1400/2/31 تاریخ پذیرش: 	
1400/7/24 تاریخ انتشار: 	

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
m

cs
.8

.2
.9

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 m

cs
.a

ja
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                               1 / 4

http://dx.doi.org/10.52547/mcs.8.2.97
http://mcs.ajaums.ac.ir/article-1-461-fa.html


سال هشتم  ■  شماره 2  ■  تابستان  1400  ■  شماره مسلسل 28علوم مراقبتی نظامی  ■  مجله د‌انشكد‌ه پرستاري ارتش جمهوري اسلامي ايران

98

سازگاری با بیماری، دعا و نیایش، شکرگزاری و صبر انجام داده‌اند، 
این مداخلات مبتنی بر مدل قلب سلیم صورت نگرفته است. لذا، 
بر  مبتنی  معنوی  مراقبت  را  خود  مقاله  نمی‌توانند  پژوهشگران 

مدل قلب سلیم بدانند.
4- ضمناً مطالعه مقاله ریحانی و همکاران هم نشان داد که ایشان 
به آموزش خود مراقبتی معنوی با مفاهیم مختلفی ازجمله توکل به 
خدا، شفاعت، صبر، نوع دوستی، بخشش و دعا پرداخته‌اند. اظهار 
کرده‌اند که مداخلات معنوی پیشنهادی توسط ریچاردز و برگین 
)Richards and Bergin( را در کار خود به کار برده‌اند. جلسات 
مداخله آموزش خود مراقبتی معنوی ایشان شامل آشنا نمودن 
مادران گروه تحقیق با 1- مفهوم توکل به خدا و مفاهیم نظری 
مرتبط )مانند پیامدهای اعتماد، ارزش‌ها، درجات، مراحل، تأثیرات 
و تأثیر آن در مدیریت شرایط استرس‌زا(.2-مفهوم شفاعت و توسل 
3- مفهوم صبر به عنوان یک استراتژی مقابله با استرس 4- مفهوم 
بخشش و نوع دوستی و تأثیر آن بر وضعیت روانی و اجتماعی و 
باورهای تأثیرگذار )مانند اعتقاد به حضور خدا، سرنوشت و معاد( 
5- نماز و تأثیرات آن 6- دعا و تأثیر آن بر حالات عاطفی و رفتاری 
بوده است )9(. در حالی که پژوهشگران متعهد به اجرای دقیق 
همان مداخله هم نبوده، دو بخش مفهوم بخشش و نوع دوستی و 
همچنین نماز و نیایش را اجرا نکرده، بخش توکل و توسل را در 
هم ادغام نموده‌اند؛ بنابراین مجدد عرض می‌کنم که این تحقیق 

بر مبنای مدل قلب سلیم انجام نشده است.
4- اما برای آشنایی پژوهشگران باید عرض کنم که مدل مراقبت 
به  برای کمک  مشکل،  روش حل  مبنای  بر  سلیم  قلب  معنوی 
مددجو/ بیمار و خانواده جهت تسکین آلام روحی و دیسترس‌های 
مفهوم  بر  تأکید  با  مدل  این  است.  طراحی شده  ایشان  معنوی 
خود مراقبتی معنوی که در آیات متعدد قرآن از جمله آیه 105 
أنَفُسَكُمْ« آمده و مشابه  عَلیَْكُمْ  َّذِینَ آمَنُوا  ال ُّهَا  أیَ سوره مائده »یاَ 
مدل مراقبت از خود دورتی اورم )Dorothy Orem( نظریه پرداز 
آمریکایی، با توجه به توان خود مراقبتی معنوی افراد، سه سیستم 
مراقبتی  خود  توان  که  بیمارانی  در  می‌کند.  معرفی  را  مراقبتی 
مشاوره  به  اقدام  -آموزشی  حمایتی  سیستم  در  دارند،  معنوی 
معنوی می‌کند. در افراد دچار نقص در توان مراقبت از خود، با 
بیمار، در  مشارکت و مساعدت خانواده و مهمترین فرد زندگی 

سیستم نیمه جبرانی، اقدام به مراقبت معنوی نموده و در بیماران 
محتضر یا بستری در بخش‌های مراقبت ویژه، در سیستم جبرانی 
کامل، مراقبت معنوی را به تیم درمان آموزش دیده و دارای مجوز، 
محول می‌نماید )10(. گام‌های: برقراری ارتباط معنوی برای جلب 
اعتماد و همدلی، دانش افزایی، توسعه ارتباط با خدا، خود، مردم 
و عالم طبیعت، انگیزش و تقویت احساس خودکارآمدی را طی 
پروتکل مشاوره طی حداقل هشت جلسه توصیه می‌کند که در 

مقالات این نظریه پرداز بیان شده است.
5- اسدزندی نظریه پرداز مدل قلب سلیم، در کتاب مشاوره معنوی 
در قالب نمودار مفهومی زیر مراحل انجام مراقبت معنوی را بیان 
کرده است )شکل 1(. با تأکید بر آموزش الگو محور، برقراری ارتباط 
معنوی با بیمار و خانواده وی را با توجه به اصول برقراری ارتباط 
معنوی بیان می‌کند. مراقبان معنوی را در جایگاه منتور معرفی 
کرده، جلب اعتماد بیمار را لازمه مراقبت معنوی می‌داند تا امکان 
همدلی و آگاهی از مشکلات بیمار را میسر سازد )11(. با توجه 
به اینکه بیماران در شرایط حاد و بحرانی دچار ترس، احساس 
می‌شوند  مرگ  اضطراب  حتی  و  اضطراب  و  شده  درک  تهدید 
از  بیماری‌های صعب‌العلاج،  و خصوصاً  مزمن  بیماری‌های  در  و 
ناامیدی و  اندوه از دست دادن سلامت خود رنج می‌برند، دچار 
افسردگی می‌گردند، اولین و مهمترین گام در مراقبت معنوی را 
ایجاد شهامت مواجهه با بحران بیماری دانسته و توسعه ارتباط 
با خدا و تقویت ایمان را در ایجاد امیدواری، خوش‌بینی و مثبت 
اندیشی و همچنین ایجاد شهامت مواجهه با بحران بیماری بسیار 
مهم می‌داند. بر توسعه ارتباط با خود )خودآگاهی معنوی(، ارتباط 
با مردم بر مبنای عفو و بخشش و احسان و ارتباط با عالم طبیعت 
در پرتو ارتباط با خدا تأکید می‌کند تا حوادث ناگوار با توجه به 
باطن و ملکوت عالم هستی، مبدل به تجربه معنوی و آزمایش 
الهی قابل تحملی شود. افراد بتوانند در دل هر حادثه ناگوار، یک 
خیر پنهانی را جستجو کنند که در آیه 216 سوره بقره هم بیان 
شده است »وَ عَسَى أنَْ تكَْرَهُوا شَیْئًا وَ هُوَ خَیْرٌ لكَُمْ و عََسَى أنَْ 
ُ یعَْلمَُ وَ أنَتُْمْ لَ تعَْلمَُونَ« )12(. یکی  تحُِبُّوا شَیْئًا وَ هُوَ شَرٌّ لكَُمْ وَالَلّ
از اقدامات مهم در مراقبت معنوی دانش افزایی درباره چرایی ابتلا 
به بیماری و آموزش روش‌های سازگاری احساس محور و مسئله 
محور با مشکلات از طریق کاربرد دستورالعمل‌های مراقبت معنوی 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
m

cs
.8

.2
.9

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 m

cs
.a

ja
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                               2 / 4

http://dx.doi.org/10.52547/mcs.8.2.97
http://mcs.ajaums.ac.ir/article-1-461-fa.html


مینو اسدزندیدیدگاه نظریه پرداز مدل قلب سلیم، درباره مقاله » تأثیر برنامه مراقبت معنوی مبتنی بر قلب سلیم بر کیفیت خواب جانبازان«

99

است. مدل علاوه بر جلب اعتماد، توسعه ارتباطات و دانش افزایی 
درباره تأثیر حالات روانی بر کارکرد سیستم عصبی-غدد درون‌ریز 
و سیستم ایمنی بدن )که در پسیکونرو اندوکرینو ایمنولوژی به 
تفصیل بیان شده(، بر انگیزش و تقویت احساس خودکارآمدی و 
خودکنترلی در بیماران و مددجویان تأکید دارد چرا که می‌تواند 

باعث ایجاد قصد رفتاری برای دستیابی به قلب سلیم شود )8(.
با  لازم به ذکر است که چگونگی بهبود کیفیت خواب بیماران، 
اجرای آداب اسلامی خواب از صحیفه فاطمیه، در مدل قلب سلیم 
بیان شده است که پژوهشگران می‌توانند به مقالات مرتبط با آن 

مراجعه بفرمایند.

بررسی 
دیسترس 
معنوی بیمار

جلب 
اعتماد 
بیمار و 
کسب 
رضایت

خود 
کنترلی و 
محاسبه 

نفس )چک 
لیست 
روزانه(

قلب سلیم
رفتار سالم

ایجاد شهامت مواجهه با بحران بیماری

توسعه ارتباط با خدا و ایجاد امید و 
خوش‌بینی

ایجاد خودآگاهی معنوی

اصلاح ارتباط با مردم )عفو و اخوت( و 
توسعه ارتباط با عالم خلقت

ایجاد قصد رفتاری در بیمار )نیت(

سازگاری مسئله محور و احساس محور 
)مهارت حل مسئله( و ایجاد انگیزش

پیشگامی 
منتور برای 

ارتباط درمانی 
معنوی

نمودار 1- نقشه مفهومی گام‌های اجرایی انجام مراقبت معنوی برای رسیدن به سلامت معنوی

References
1-	 Asadzandi M. Sound heart, Spiritual health from the perspective 

of Islam. J Relig Theol. 2019; 2(4): 22-9. 
2-	 Asadzandi M. Characteristics of sound heart owners 

as Islamic spiritual health indicators. J Com Med & 
Health Care. 2019; 4(1): 1032. https://doi.org/10.26420/
jcommunitymedhealthcare.2019.1032 

3-	 Asadzandi M, Shahrabi Farahany S, Abolghasemi H, Saberi M, 
Ebadi A. Effect of sound heart model- based spiritual counseling 
on stress, anxiety and depression of parents of children with 
cancer. Iran J Ped Hematol Oncol. 2020; 10(2): 1-9. 

4-	 Asadzandi M. Access to the sound heart identifies the concept of 
spiritual health. Med jurisprudence 2013; 19(3): 35-49. 

5-	 Asadzandi M. Sound heart: Spiritual nursing care model from 
religious viewpoint. J Relig Health. 2017; 56(6): 2063-75. http://

dx.doi.org/10.1007/s10943-015-0038-1 http://www.ncbi.nlm.nih.
gov/pubmed/25812490

6-	 Asadzandi M. An Islamic religious spiritual health training model 
for patients. J Relig Health. 2020; 59(1): 173-87. http://dx.doi.
org/10.1007/s10943-018-0709-9 http://www.ncbi.nlm.nih.gov/
pubmed/30311051

7-	 Asadzandi M. Spiritual health consulting model for health 
promotion in clients. Health, Spirituality and Medical Ethics. 
2018; 5(2): 9-15. http://dx.doi.org/10.29252/jhsme.5.2.9 

8-	 Asadzandi M. Designing and validating the students’ spiritual 
self-care Empowerment model with sound heart approach. Educ 
Strategy Med Sci. 2021; 14(1): 53-62. 

9-	 Reihani T, Sekhavat Poor Z, Heidarzadeh M, Moosavi SM, 
Mazloom SR. The effects of spiritual self-care training on feeling 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
m

cs
.8

.2
.9

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 m

cs
.a

ja
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

                               3 / 4

http://dx.doi.org/10.52547/mcs.8.2.97
http://mcs.ajaums.ac.ir/article-1-461-fa.html


سال هشتم  ■  شماره 2  ■  تابستان  1400  ■  شماره مسلسل 28علوم مراقبتی نظامی  ■  مجله د‌انشكد‌ه پرستاري ارتش جمهوري اسلامي ايران

100

of comfort in mothers of hospitalized preterm infants. JMRH. 
2014; 2(2): 112-9. 

10-	 Asadzandi M. Analysis of nursing concepts and theories with 
introduce sound heart model (Methods of care based on Islam) - 
Publisher: Haidari Publications. 2012. 

11-	 Asadzandi M. Spiritual counseling. Publisher: Resaneh-takhassosi. 
2016. 

12-	 Abolghasemi H, Asadzandi M. Reinforcing faith, the main care 
and method of maintaining and improving the spiritual health of 
patients and clients. J Health Promot. 2018; 1(1): 48-59.

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
m

cs
.8

.2
.9

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 m

cs
.a

ja
um

s.
ac

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
02

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               4 / 4

http://dx.doi.org/10.52547/mcs.8.2.97
http://mcs.ajaums.ac.ir/article-1-461-fa.html
http://www.tcpdf.org

